
A HITTANI KONGREGÁCIÓ 
DIGNITAS PERSONAE INSTRUKCIÓ 
EGYES BIOETIKAI KÉRDÉSEKRŐL 
BEVEZETÉS 
1. Az ember méltóságát minden emberi lényben el kell ismerni a fogantatástól a 
természetes halálig. Ez az alapelv az emberi élet iránti nagy „igen”-t fejezi ki, és a 
mai világban egyre nagyobb jelentőségű biomedicinális kutatásokkal kapcsolatos 
etikai reflexió középpontjában kell állnia. Az Egyház tanítóhivatala gyakran avat-
kozott be, hogy tisztázza és megoldja az e területen felmerülő erkölcsi kérdéseket. 
Különösen jelentős volt a Donum vitae instrukció. [1] Most, húsz évvel a közzété-
tele után, helyénvaló naprakésszé tenni. 
A Donum vitae tanítása továbbra is teljes mértékben érvényes, mind az alapjául 
szolgáló elvek, mind az általa kifejezett erkölcsi értékelések tekintetében. Azon-
ban az emberi élet és a család kritikus területén bevezetett új biomedicinális 
technológiák további kérdéseket vetettek fel, különösen az emberi embriók kuta-
tása, a terápiás célú őssejt-felhasználás, valamint a kísérleti orvoslás egyéb terüle-
tein. Ezekre az új kérdésekre válaszokat kell találni. A tudományos fejlődés üteme 
ezen a területen és a nyilvánosság előtt kapott figyelem nagy várakozásokat és 
aggodalmakat keltett a közvélemény széles rétegeiben. A törvényhozó testülete-
ket felkérték, hogy hozzanak döntéseket ezekről a kérdésekről, hogy azokat tör-
vényileg szabályozzák; időnként szélesebb körű népszavazásokra is sor került. 
Ezek a fejlemények arra késztették a Hittani Kongregációt, hogy új doktrinális 
instrukciót készítsen, amely a Donum vitae instrukcióban megfogalmazott kritéri-
umok fényében foglalkozik néhány közelmúltbeli kérdéssel, és megvizsgál né-
hány korábban már tárgyalt, de további tisztázást igénylő kérdést is. 
2. E tanulmány elkészítése során a Hittani Kongregáció a Pápai Életvédelmi Aka-
démia elemzéséből merített, és számos szakértővel konzultált e kérdések tudo-
mányos vonatkozásairól, hogy azokat a keresztény antropológia elveinek fényé-
ben vizsgálhassa. II. János Pál Veritatis splendor [2] és Evangelium vitae [3] encik-
likái, valamint a Magisztérium egyéb beavatkozásai egyértelmű útmutatást nyúj-
tanak mind a vizsgált problémák vizsgálatának módszerét, mind tartalmát illető-
en. 
A jelenlegi sokrétű filozófiai és tudományos kontextusban számos tudós és filozó-
fus, a hippokratészi eskü szellemében, az orvostudományban az emberi törékeny-
ség szolgálatát látja, amelynek célja a betegségek gyógyítása, a szenvedés enyhí-
tése és a szükséges ellátás méltányos kiterjesztése minden emberre. Ugyanakkor 
azonban vannak olyanok is a filozófia és a tudomány világában, akik a biomedici-
nális technológia fejlődését alapvetően eugenetikai szempontból szemlélik. 
3. Az emberi életre vonatkozó biomedicinális kutatásokkal kapcsolatos elvek és 
erkölcsi értékelések bemutatásakor a katolikus egyház az ész és a hit világosságá-
ra támaszkodik, és igyekszik az emberről és hivatásáról olyan integrált képet ad-
ni, amely képes magában foglalni mindazt, ami jó az emberi tevékenységben, va-
lamint a különböző kulturális és vallási hagyományokban, melyek nem ritkán 
nagy tiszteletet tanúsítanak az élet iránt. 

https://karizmatikus.hu/hitvedelem/vatikan/2803-donum-vitae-1987/
https://karizmatikus.hu/hitvedelem/vatikan/2803-donum-vitae-1987/
https://karizmatikus.hu/hitvedelem/vatikan/2803-donum-vitae-1987/
https://katolikus.hu/dokumentumtar/veritatis-splendor
https://karizmatikus.hu/hitvedelem/16817-evangelium-vitae-ii-janos-pal-papa-enciklikaja/


A Magisztérium arra is törekszik, hogy támogatást és bátorítást nyújtson azoknak 
a kulturális nézőpontoknak, melyek a tudományt minden ember életének és méltó-
ságának integrális javát szolgáló felbecsülhetetlen értékű szolgálatnak tekintik. Az 
Egyház ezért reménnyel tekint a tudományos kutatásra, és azt kívánja, hogy sok 
keresztény szentelje magát a biomedicina fejlődésének, és tanúságot tegyen hité-
ről ezen a területen. Reméli továbbá, hogy az ilyen kutatások eredményei a sze-
gény és betegségektől sújtott világtájakon is elérhetővé válnak, hogy a leginkább 
rászorulók humanitárius segítséget kapjanak. Végül az Egyház arra törekszik, 
hogy közel kerüljön minden testben vagy lélekben szenvedő emberhez, hogy ne 
csak vigaszt, hanem világosságot és reményt is nyújtson nekik. Ezek értelmet ad-
nak a betegség pillanatainak és a halál élményének, amelyek valóban az emberi 
élet részét képezik, és minden ember történetében jelen vannak, megnyitva azt a 
feltámadás misztériumának. Az Egyház tekintete valóban bizalommal teli, mert 
„az élet diadalmaskodni fog: ez a biztos reményünk. Igen, az élet diadalmaskodni 
fog, mert az igazság, a jóság, az öröm és a valódi haladás az élet oldalán áll. Isten, 
aki szereti az életet és bőkezűen adja, az élet oldalán áll”. [4] 
A jelen instrukció a katolikus hívőkhöz és mindazokhoz szól, akik az igazságot 
keresik. [5] Három részből áll: az első néhány alapvető fontosságú antropológiai, 
teológiai és etikai elemet idéz fel; a második a szaporodással kapcsolatos új prob-
lémákat tárgyalja; a harmadik az embriók és az emberi genetikai örökség mani-
pulálásával kapcsolatos új eljárásokat vizsgálja. 
Első rész: 
Az emberi élet és a szaporodás antropológiai, teológiai és etikai vonatkozá-
sai 
4. Az elmúlt évtizedekben az orvostudomány jelentős előrelépést tett az 
emberi élet kezdeti szakaszainak megértésében. 
Az emberi biológiai struktúrák és az emberi nemzés folyamata egyre jobban is-
mertté válik. Ezek a fejlemények minden bizonnyal pozitívak és támogatandók, ha 
a patológiák leküzdésére vagy korrekciójára szolgálnak, és sikeresen helyreállít-
ják az emberi nemzés normális működését. Másrészt negatívak és nem alkalmaz-
hatók, ha emberi lények megsemmisítésével járnak, vagy ha az ember méltóságá-
val ellentétes eszközöket alkalmaznak, vagy ha az ember integrális javával ellen-
tétes célokra használják őket. 
Az emberi test, létezésének legelső szakaszától kezdve, soha nem redukálható 
pusztán egy sejtcsoportra. Az embrionális emberi test egy jól meghatározott 
program szerint, saját céljával fejlődik, amint az minden csecsemő születéséből 
kitűnik. 
Helyénvaló felidézni a Donum vitae instrukcióban kifejezett alapvető etikai krité-
riumot, hogy értékelni tudjuk az emberi embrióval kapcsolatos eljárások összes 
erkölcsi kérdését: „Így az emberi nemzés gyümölcse, létezésének első pillanatától, 
azaz a zigóta kialakulásának pillanatától kezdve, megköveteli azt a feltétlen tiszte-
letet, amely erkölcsileg jár az embernek testi és lelki teljességében. Az embert a 
fogantatás pillanatától kezdve személyként kell tisztelni és kezelni; ezért attól a 
pillanattól kezdve el kell ismerni személyként megillető jogait, amelyek közül az 
első helyen minden ártatlan emberi lény sérthetetlen joga az élethez áll.” [6] 

https://karizmatikus.hu/hitvedelem/vatikan/2803-donum-vitae-1987/


5. Ez az etikai elv, amelyet az értelem igaznak és a természetes erkölcsi törvén-
nyel összhangban lévőnek ismer el, kell, hogy legyen az alapja minden, e területre 
vonatkozó jogszabálynak. [7] Valójában ez egy ontológiai jellegű igazságot feltéte-
lez, amint azt a Donum vitae szilárd tudományos bizonyítékokkal alátámasztotta 
az emberi lény fejlődésének folytonosságát illetően. 
Ha a Donum vitae, hogy elkerülje a kifejezetten filozófiai jellegű kijelentéseket, 
nem is definiálta az embriót személyként, mégis rámutatott arra, hogy ontológiai 
dimenziója és minden emberi élet sajátos értéke között belső kapcsolat áll fenn. 
Bár a spirituális lélek jelenléte kísérletileg nem megfigyelhető, a tudomány embe-
ri embrióval kapcsolatos következtetései „értékes utalást adnak arra, hogy az ész-
szel megkülönböztessük a személyes jelenlétet az emberi élet első megjelenésé-
nek pillanatában: hogyan lehetne egy emberi egyén nem emberi személy?”[8] Va-
lóban, az emberi lény valósága az egész élet során, mind a születés előtt, mind 
utána nem engedi meg, hogy természetének megváltozását vagy erkölcsi értéké-
nek fokozatos változását feltételezzük, mivel teljes antropológiai és etikai státusz-
szal rendelkezik. Az emberi embrió tehát a kezdetektől fogva rendelkezik a sze-
mélyre jellemző méltósággal. 
6. Minden emberi lénynek jár a méltóság tiszteletben tartása, mert mindegyikük 
kitörölhetetlenül hordozza saját méltóságát és értékét. Az emberi élet eredete 
hiteles kontextusában a házasságban és a családban található, ahol egy férfi és egy 
nő kölcsönös szeretetét kifejező cselekedet révén jön létre. A születendő gyer-
mekkel szemben valóban felelős szülői magatartás a „házasság gyümölcse kell, 
hogy legyen”. [9] 
A házasság, amely minden korban és minden kultúrában jelen van, „valójában Is-
ten Teremtő bölcs és előrelátó intézkedése, melynek célja, hogy megvalósítsa sze-
rető tervét az emberekben. Így a férj és a feleség, egymásnak való kölcsönös oda-
adásuk révén – ami csak rájuk jellemző és kizárólagos – létrehozzák a személyek 
közösségét, melyben egymást tökéletesítik, hogy Istennel együttműködve új éle-
teket teremtsenek és neveljenek”. [10] A házassági szerelem gyümölcsözőségé-
ben a férfi és a nő „egyértelművé teszik, hogy házastársi életük eredete egy őszin-
te „igen”, amelyet kimondanak és valóban megélnek a kölcsönösségben, mindig 
nyitottak maradva az életre... A természet törvénye, amely az emberek és népek 
közötti valódi egyenlőség elismerésének gyökere, méltán megérdemli, hogy elis-
merjék azt a forrást, amely inspirálja a házastársak közötti kapcsolatot az új 
gyermekek nemzésének felelősségében. Az élet átadása a természetbe van beleír-
va, és törvényei olyan íratlan normaként állnak fenn, melyekre mindenkinek hi-
vatkoznia kell”. [11] 
7. Az Egyház meggyőződése, hogy az emberi nem csak a hit által fogadott és tisz-
telt, hanem megtisztított, felemelt és tökéletesített is. Isten, miután az embert a 
saját képmására és hasonlatosságára teremtette (vö. Ter 1,26), teremtményét 
„nagyon jónak” (Ter 1,31) minősítette, hogy később a Fiúban felvegye (vö. Jn 
1,14). Az inkarnáció misztériumában Isten Fia megerősítette az embert alkotó 
test és lélek méltóságát. Krisztus nem vetette meg az emberi testiséget, hanem 
teljes mértékben feltárta annak jelentését és értékét: „Valójában csak az inkarnált 
Ige misztériumában válik igazán világossá az ember misztériuma”. [12] 

https://karizmatikus.hu/hitvedelem/vatikan/2803-donum-vitae-1987/
https://karizmatikus.hu/hitvedelem/vatikan/2803-donum-vitae-1987/


Azáltal, hogy egyikünkké lett, a Fiú lehetővé teszi számunkra, hogy „Isten fiai” (Jn 
1,12), „az isteni természetben részesülők” legyünk (2Pt 1,4). Ez az új dimenzió 
nem áll ellentétben a teremtmény méltóságával, amelyet mindenki felismerhet az 
értelem használatával, hanem egy szélesebb, Istenre jellemző élethorizontba 
emeli azt, és így lehetőséget ad nekünk, hogy mélyebben elmélkedjünk az emberi 
életről és azokról a cselekményekről, amelyekkel az élet létrejön. [13] 
Az egyén iránti tisztelet, amit az értelem megkövetel, tovább erősödik és megerő-
södik a hit ezen igazságainak fényében: így látjuk, hogy nincs ellentmondás az 
emberi élet méltóságának és szentségének megerősítése között. „Azok a különbö-
ző módok, ahogyan Isten a történelemben cselekszik, gondoskodik a világról és az 
emberiségről, nem zárják ki egymást, hanem éppen ellenkezőleg, egymást támo-
gatják és átfedik egymást. Ezen módok eredete és célja az örök, bölcs és szerető 
tanácsban rejlik, melyben Isten előre elrendeli, hogy a férfiak és nők „hasonlítsa-
nak az ő Fiának képéhez” (Róm 8,29)”. [14] 
8. Ha kiindulópontként vesszük e két dimenzió, az emberi és az isteni közötti köl-
csönös kapcsolatot, jobban megértjük, miért rendelkezik az ember megdönthetet-
len értékkel:  
örök hivatással rendelkezik, és 
ez az érték mindenkit megkülönböztetés nélkül megillet. Az egyszerű létezés té-
nye alapján minden embert teljes mértékben tisztelni kell. Kizárandó az emberi 
méltóság tekintetében a biológiai, pszichológiai vagy oktatási fejlettség, illetve az 
egészségügyi kritériumok alapján történő megkülönböztetés. Létének minden 
szakaszában az Isten képmására és hasonlatosságára teremtett ember „egyszülött 
Fiának arcát tükrözi... Isten határtalan és szinte felfoghatatlan szeretete az ember 
iránt megmutatja, hogy az emberi személy mennyire érdemes szeretetre önma-
gában, függetlenül minden más szemponttól – intelligenciától, szépségtől, egész-
ségtől, fiatalságtól, feddhetetlenségtől stb. Röviden: az emberi élet mindig jó, mert 
„Isten megnyilvánulása a világban, jelenlétének jele, dicsőségének nyoma” 
(Evangelium vitae, 34)”. [15] 
9. Az életnek ez a két dimenziója, a természetes és a természetfeletti, lehetővé 
teszi számunkra, hogy jobban megértsük, milyen értelemben azok a cselekedetek, 
amelyek egy új emberi lény létrejöttét teszik lehetővé, amelyekben egy férfi és egy 
nő egymásnak adják magukat, a szentháromságos szeretet tükröződései. „Isten, aki 
a szeretet és az élet, az emberbe és a nőbe belevéste azt a hivatást, hogy különle-
ges módon részesüljenek személyes közösségének titkában és munkájában, mint 
Teremtő és Atya”. [16] 
A keresztény házasság „a férfi és a nő közötti természetes kiegészítő jellegben 
gyökerezik, és a házastársak személyes hajlandóságán alapul, hogy megosszák 
egymással egész életüket, mindazt, amijük van és akik: ezért ez a közösség egy 
mélyen emberi szükséglet gyümölcse és jele. De Krisztus Urunkban Isten felveszi 
ezt az emberi szükségletet, megerősíti, megtisztítja és felemeli, és a házasság 
szentségén keresztül tökéletességre vezeti: a szentség ünneplésében kiáradó 
Szentlélek a keresztény pároknak egy új szeretetközösség ajándékát adja, amely 
az egyházat az Úr Jézus oszthatatlan misztikus testévé tevő egyedülálló egység élő 
és valós képe”. [17] 

https://karizmatikus.hu/hitvedelem/16817-evangelium-vitae-ii-janos-pal-papa-enciklikaja/


10. Az Egyház, amikor etikai ítéletet mond az emberről és az annak kezdeteiről 
szóló legújabb orvosi kutatások egyes fejleményeiről, nem avatkozik be az orvos-
tudomány saját területébe, hanem inkább mindenkit etikai és társadalmi felelős-
ségre szólít fel tetteiért. Emlékezteti őket arra, hogy a biomedicinális tudomány 
etikai értéke mind az emberi lénynek a minden pillanatban kijáró feltétlen tisztelet, 
mind az életet továbbadó személyes cselekmény sajátos jellegének védelme alapján 
mérhető. A Magisztérium beavatkozása a lelkiismeret formálásának elősegítésére 
irányuló küldetésébe illeszkedik, melynek keretében hitelesen tanítja Krisztus 
igazságát, és egyúttal hatalmával kijelenti és megerősíti az emberi természetből 
fakadó erkölcsi rend elveit. [18] 
Második rész: 
A szaporodással kapcsolatos új problémák 
11. A fentiekben felidézett elvek fényében most már megvizsgálhatók azok a sza-
porodással kapcsolatos kérdések, amelyek a Donum vitae közzététele óta felme-
rültek és egyre világosabbá váltak. 
A termékenységet segítő technikák 
12. A meddőség kezelése tekintetében az új orvosi technikáknak tiszteletben kell 
tartaniuk három alapvető jót: a) minden emberi lény élethez és testi épséghez 
való jogát a fogantatástól a természetes halálig; b) a házasság egységét, ami azt 
jelenti, hogy a házasságon belül kölcsönösen tiszteletben tartják azt a jogot, hogy 
csak a másik házastárssal együtt lehessen apa vagy anya; [19] c) a szexualitás 
specifikusan emberi értékeit, melyek megkövetelik, „hogy az emberi lény nemzé-
se a házastársak közötti szeretet sajátos kifejeződéseként, a házastársi aktus 
gyümölcseként valósuljon meg”. [20] A nemzés elősegítésére szolgáló technikákat 
„nem szabad elutasítani azzal az indokkal, hogy mesterségesek. Mint ilyenek, a 
technika lehetőségeiről tanúskodnak. De erkölcsi értékelésüknek az emberi sze-
mély méltóságára kell vonatkoznia, aki arra hivatott, hogy megvalósítsa Isten által 
ráruházott hivatását a szeretet és az élet ajándékának adományozására”. [21] 
Ezen elv fényében minden heterológ mesterséges megtermékenyítési technika 
[22], valamint azok a homológ mesterséges megtermékenyítési technikák [23], 
melyek a házastársi aktust helyettesítik, kizárandók. Másrészt azok a technikák, 
amelyek a házastársi aktus és annak termékenységének segítőjeként működnek, 
megengedettek. A Donum vitae instrukció kimondja: „Az orvos az emberek és az 
emberi nemzés szolgálatában áll. Nincs joga rendelkezni róluk vagy dönteni sor-
sukról. Az orvosi beavatkozás tiszteletben tartja az emberek méltóságát, amikor a 
házastársi aktus segítésére törekszik, akár annak megkönnyítése érdekében, akár 
annak érdekében, hogy a normálisan végrehajtott aktus elérje célját”. [24] A ho-
mológ mesterséges megtermékenyítéssel kapcsolatban pedig a következőket 
mondja: „A házasságon belüli homológ mesterséges megtermékenyítés csak olyan 
esetekben engedélyezhető, amikor a technikai eszközök nem helyettesítik a há-
zastársi aktust, hanem annak megkönnyítésére és segítésére szolgálnak, hogy az 
elérje természetes célját”. [25] 
13. Természetesen azok a technikák, melyek a természetes megtermékenyítés 
akadályainak eltávolítását célozzák, mint például a meddőség hormonális kezelé-
se, az endometriózis műtéti kezelése, a petevezetékek eltömődésének megszünte-

https://karizmatikus.hu/hitvedelem/vatikan/2803-donum-vitae-1987/
https://karizmatikus.hu/hitvedelem/vatikan/2803-donum-vitae-1987/


tése vagy műtéti helyreállítása, megengedettek. Mindezek a technikák hiteles ke-
zeléseknek tekinthetők, mert a meddőséget okozó probléma megoldása után a 
házaspár képes a nemi aktusra, amelynek eredményeként gyermek születik anél-
kül, hogy az orvos közvetlenül beavatkozna a nemi aktusba. Ezek a kezelések 
egyike sem helyettesíti a házastársi aktust, amely egyedül méltó a valóban fele-
lősségteljes utódnemzéshez. 
A gyermekvállalást kívánó sok meddő házaspár megsegítése érdekében az örök-
befogadást megfelelő jogszabályokkal kell ösztönözni, előmozdítani és megköny-
nyíteni, hogy a szülők nélküli sok gyermek olyan otthont kapjon, amely hozzájárul 
emberi fejlődéséhez. Ezenkívül ösztönözni kell a meddőség megelőzésére irányuló 
kutatást és beruházást. 
In vitro megtermékenyítés és az embriók szándékos megsemmisítése 
14. Az in vitro megtermékenyítés folyamata nagyon gyakran jár együtt az embriók 
szándékos megsemmisítésével, amit már a Donum vitae instrukció is megjegye-
zett. [26] Voltak, akik azt állították, hogy ez a még kissé tökéletlen technikáknak 
köszönhető. A későbbi tapasztalatok azonban azt mutatták, hogy az in vitro meg-
termékenyítés minden technikája úgy zajlik, mintha az emberi embrió egyszerűen 
csak egy felhasználható, kiválasztható és eldobható sejtcsomó lenne. 
Igaz, hogy a mesterséges megtermékenyítéshez folyamodó nők körülbelül egy-
harmada sikeresen szül gyermeket. Ugyanakkor el kell ismerni, hogy a létrehozott 
embriók teljes száma és a végül megszületett gyermekek száma közötti arányt 
tekintve az áldozatul eső embriók száma rendkívül magas. [27] Az in vitro meg-
termékenyítéssel foglalkozók ezeket a veszteségeket a pozitív eredményekért 
fizetendő árként fogadják el. A valóságban azonban mélyen aggasztó, hogy az e 
területen végzett kutatások elsősorban arra irányulnak, hogy jobb eredményeket 
érjenek el a kezelést megkezdő nőknél a megszületett gyermekek arányát illető-
en, de nem mutatnak konkrét érdeklődést az egyes embriók élethez való joga 
iránt. 
15. Gyakran felhozzák ellenérvként, hogy az embriók elvesztése a legtöbb esetben 
nem szándékos, vagy hogy valóban a szülők és az orvosok akaratával ellentétben 
történik. Azt mondják, hogy ez olyan kockázatok kérdése, amelyek nem külön-
böznek annyira a természetes fogantatástól; ha kockázat nélkül akarnánk új éle-
tet létrehozni, az gyakorlatilag azt jelentené, hogy semmit sem tennénk annak 
továbbadásáért. Igaz, hogy az in vitro megtermékenyítés során bekövetkező emb-
riók elvesztése nem minden esetben áll ugyanolyan kapcsolatban a beavatkozás-
ban részt vevők akaratával. De az is igaz, hogy sok esetben az embriók elhagyása, 
megsemmisítése és elvesztése előre látható és szándékos. 
Az in vitro előállított, hibás embriók közvetlenül eldobásra kerülnek. Egyre gya-
koribbá válnak azok az esetek, amikor termékenységi problémákkal nem küzdő 
párok mesterséges szaporodási módszerekhez folyamodnak, hogy genetikai sze-
lekciót végezzenek utódjaikon. Sok országban ma már bevett gyakorlat az ovulá-
ció stimulálása, hogy nagy számú petesejtet nyerjenek, amelyeket aztán megter-
mékenyítenek. Ezek közül néhányat a nő méhébe ültetnek, míg a többit jövőbeli 
felhasználásra lefagyasztják. A többszörös beültetés célja, hogy növelje annak va-
lószínűségét, hogy legalább egy embrió beágyazódik a méhbe. Ezért ebben a 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html


technikában a beültetett embriók száma meghaladja a kívánt egyetlen gyermek 
számát, azzal a várakozással, hogy néhány embrió elvész, és nem következik be 
többes terhesség. Így a több embrió átvitelének gyakorlata az embriók pusztán 
haszonelvű kezelését jelenti. Megdöbbentő az a tény, hogy az orvostudomány 
bármely más területén a szokásos szakmai etika és maguk az egészségügyi ható-
ságok soha nem engedélyeznének olyan orvosi eljárást, amely ilyen magas kudar-
cok és halálesetek számával jár. Valójában az in vitro megtermékenyítés techniká-
it azon az előfeltevésen alapulva fogadják el, hogy az egyes embriók nem érde-
melnek teljes tiszteletet, ha az utódvágy, amelyet kielégíteni kell, ezzel verseng. 
Ez a szomorú valóság, amelyet gyakran nem említenek, valóban sajnálatos: „a 
mesterséges reprodukció különböző technikái, melyek látszólag az élet szolgála-
tában állnak, és amelyeket gyakran ezzel a szándékkal alkalmaznak, valójában új 
veszélyeket jelentenek az életre nézve”. [28] 
16. Az Egyház továbbá úgy véli, hogy etikai szempontból elfogadhatatlan a szapo-
rodást elválasztani a házastársi aktus integrált személyes kontextusától: [29] az 
emberi szaporodás a férj és a feleség személyes cselekedete, amely nem helyette-
síthető. Az in vitro megtermékenyítéssel járó hatalmas számú abortusz könnyed 
elfogadása élénken illusztrálja, hogy a házastársi aktus technikai eljárással való 
helyettesítése – amellett, hogy ellentmond a szaporodásnak mint puszta repro-
dukcióra nem redukálható jelenségnek kijáró tiszteletnek – minden emberi lény 
iránti tisztelet gyengüléséhez vezet. E tisztelet elismerését viszont elősegíti a há-
zastársi szeretet által táplált férj és feleség közötti intimitás. 
Az Egyház elismeri a gyermekvágy legitimitását, és megérti a termékenységi 
problémákkal küzdő párok szenvedését. Ez a vágy azonban nem írhatja felül min-
den emberi élet méltóságát abszolút elsőbbségig. A gyermekvágy nem igazolhatja 
az utódok „gyártását”, ahogyan a gyermekvállalás elutasítása sem igazolhatja a 
már megfogant gyermek elhagyását vagy megsemmisítését. 
A valóságban úgy tűnik, hogy egyes kutatók, akiknek nincs etikai hivatkozási 
pontjuk és akik tudatában vannak a technológiai fejlődés lehetőségeinek, megad-
ják magukat a tisztán szubjektív vágyak logikájának [30] és az e területen oly erős 
gazdasági nyomásnak. Az emberi lény embrióállapotban történő manipulálásával 
szemben meg kell ismételni, hogy „Isten szeretete nem tesz különbséget az anya-
méhben lévő, újonnan fogant csecsemő, a gyermek vagy fiatal, illetve a felnőtt és 
az idős ember között. Isten nem tesz közöttük különbséget, mert mindegyikben 
saját képmását és hasonlóságát (Ter 1,26) látja... Ezért az Egyház tanítóhivatala 
folyamatosan hirdeti minden emberi élet szentségét és sérthetetlenségét a fogan-
tatástól a természetes végéig”. [31] 
Intracitoplazmatikus spermium-injekció (ICSI) 
17. A mesterséges megtermékenyítés legújabb technikái közül fokozatosan külö-
nös jelentőségre tett szert az intracitoplazmatikus spermium-injekció. [32] Ezt a 
technikát egyre gyakrabban alkalmazzák, mivel hatékonyan segít leküzdeni a fér-
fiak különböző formájú meddőségét. [33] 
Akárcsak általában az in vitro megtermékenyítés, amelynek egyik fajtája, az ICSI is 
lényegében tiltott: teljes elválasztást okoz a nemzés és a házastársi aktus között. 
Az ICSI ugyanis „a házaspár testén kívül, harmadik fél beavatkozásával történik, 



akiknek szakértelme és technikai tevékenysége meghatározza az eljárás sikerét. 
Az ilyen megtermékenyítés az embrió életét és identitását orvosok és biológusok 
kezébe helyezi, és a technológia uralmát hozza létre az emberi személy eredete és 
sorsa felett. Egy ilyen uralmi viszony önmagában ellentétes a szülők és gyerme-
kek között fennálló méltóság és egyenlőség elvével. Az in vitro fogantatás a meg-
termékenyítést irányító technikai beavatkozás eredménye. Az ilyen megterméke-
nyítés valójában nem a házastársi egyesülés konkrét aktusának kifejeződése és 
gyümölcse, és nem is az a célja. [34] 
Embriók lefagyasztása 
18. Az in vitro megtermékenyítés technikájának sikerességét növelő egyik mód-
szer a kísérletek számának növelése. Annak érdekében, hogy elkerüljék a nő tes-
téből történő ismételt petesejt-vételeket, a folyamat egyetlen beavatkozást jelent, 
amelynek során több petesejtet vesznek, majd az in vitro megtermékenyített 
embriók jelentős részét kriokonzerválják. [35] Így, ha az első terhességi kísérlet 
nem jár sikerrel, az eljárás megismételhető, vagy később további terhességek kí-
sérletezhetők. Bizonyos esetekben még az első transzferhez használt embriók is 
fagyasztásra kerülnek, mert a petesejtek kinyeréséhez alkalmazott hormonális 
petefészek-stimuláció bizonyos hatásokkal jár, melyek miatt az orvosok megvár-
ják, amíg a nő fiziológiai állapota normalizálódik, mielőtt megkísérelnék az emb-
rió méhbe történő transzferjét. 
A krioprezerváció összeegyeztethetetlen az emberi embriók iránti tisztelettel; elő-
feltételezi azok in vitro előállítását; súlyos halálozási vagy fizikai sérülési kocká-
zatnak teszi ki őket, mivel nagy százalékuk nem éli túl a fagyasztási és felolvasztá-
si folyamatot; legalább ideiglenesen megfosztja őket az anyai befogadástól és a 
terhességtől; olyan helyzetbe hozza őket, melyben további sérelemnek és mani-
pulációnak vannak kitéve. [36] 
A fel nem használt embriók többsége „árva” marad. Szüleik nem kérik őket, és 
néha minden nyoma elveszik a szülőknek. Ezért van több ezer fagyasztott embrió 
szinte minden olyan országban, ahol in vitro megtermékenyítés történik. 
19. A már létező nagy számú fagyasztott embrió tekintetében felmerül a kérdés: 
mit kezdjünk velük? Néhányan, akik ezt a kérdést felvetik, nem fogják fel ennek 
etikai természetét, mivel őket az egyes országok törvényei motiválják, melyek 
előírják, hogy a krioprezervációs központok rendszeresen ürítsék ki tárolótartá-
lyaikat. Mások azonban tudatában vannak annak, hogy súlyos igazságtalanság 
történt, és azon töprengenek, hogyan lehetne a legjobban eleget tenni a helyzet 
megoldására vonatkozó kötelességnek. 
Azok a javaslatok, melyek szerint ezeket az embriókat kutatásra vagy betegségek 
kezelésére lehetne felhasználni, nyilvánvalóan elfogadhatatlanok, mert az embri-
ókat puszta „biológiai anyagként” kezelik, és azok megsemmisítéséhez vezetnek. 
Az a javaslat is elfogadhatatlan, hogy ezeket az embriókat felolvasztanák anélkül, 
hogy újraaktiválnák őket és kutatásra használnák, mintha normális holttestek 
lennének. [37] 
Az a javaslat, hogy ezeket az embriókat meddő párok rendelkezésére bocsássák 
meddőségi kezelés céljából, etikai szempontból elfogadhatatlan, ugyanazokból az 
okokból, amelyek a mesterséges heterológ szaporodást és a béranyaság bármely 



formáját illegálisnak minősítik; [38] ez a gyakorlat egyéb orvosi, pszichológiai és 
jogi problémákhoz is vezetne. 
Azt is javasolták, kizárólag azért, hogy olyan emberek megszülessenek, akik 
egyébként megsemmisítésre lennének ítélve, hogy létezzen egyfajta „prenatális 
örökbefogadás”. Ez a javaslat, amely dicséretes az emberi élet tiszteletben tartása 
és védelme szempontjából, azonban számos, a fent említettekhez hasonló prob-
lémát vet fel. 
Mindent egybevetve el kell ismerni, hogy a több ezer elhagyott embrió olyan igaz-
ságtalanságot jelent, melyet valójában nem lehet megoldani. Ezért II. János Pál 
„felhívást intézett a világ tudományos hatóságaihoz, és különösen az orvosokhoz, 
hogy állítsák le az emberi embriók előállítását, figyelembe véve, hogy nincs erköl-
csileg megengedhető megoldás a több ezer „fagyasztott” embrió emberi sorsára 
vonatkozóan, akik alapvető jogok alanyai, és ezért törvény által védett emberi 
személyeknek kell tekinteni őket”. [39] 
A petesejtek lefagyasztása 
20. Az embriók lefagyasztásával kapcsolatos súlyos etikai problémák elkerülése 
érdekében az in vitro megtermékenyítési technikák területén az oocyták fagyasz-
tását is előmozdították. [40] Miután elegendő számú oocytát nyertek egy sor mes-
terséges megtermékenyítési kísérlethez, csak azokat termékenyítik meg, melye-
ket az anya testébe kell beültetni, míg a többit lefagyasztják a jövőbeli megtermé-
kenyítés és beültetés céljára, ha az első kísérletek nem járnának sikerrel. 
Ebben a tekintetben meg kell állapítani, hogy a mesterséges megtermékenyítés cél-
jából végzett petesejt krioprezerváció erkölcsileg elfogadhatatlannak tekintendő. 
Az embriók számának csökkentése 
21. A mesterséges megtermékenyítés során alkalmazott egyes technikák, elsősor-
ban a több embrió anyaméhbe történő beültetése jelentősen megnövelték a töb-
bes várandósság gyakoriságát. Ez a helyzet pedig az úgynevezett embriócsökken-
tés gyakorlatát eredményezi, amelynek során a méhben lévő embriókat vagy 
magzatokat közvetlenül elpusztítják. Az emberi életek megsemmisítésére vonat-
kozó döntés, tekintve, hogy eleve emberi életet kívántak, olyan ellentmondást je-
lent, amely gyakran évekig tartó szenvedéshez és bűntudathoz vezethet. 
Etikai szempontból az embriócsökkentés szándékos szelektív abortusz. Valójában 
egy vagy több ártatlan emberi lény szándékos és közvetlen megsemmisítése léte-
zésük kezdeti szakaszában, és mint ilyen, mindig súlyos erkölcsi rendellenességet 
jelent. [41] 
Az embriócsökkentés etikai indokai gyakran természeti katasztrófákra vagy 
vészhelyzetekre vonatkoznak, amikor minden érintett legjobb szándéka ellenére 
sem lehet mindenkit megmenteni. Az ilyen analógia semmiképpen sem lehetnek 
alapja egy közvetlenül abortuszos cselekménynek. Máskor erkölcsi elvekre hivat-
koznak, mint például a kisebbik rossz vagy a kettős hatás elve, melyek szintén 
nem alkalmazhatók ebben az esetben. Soha nem megengedett egy olyan cselek-
mény, amely önmagában tiltott, még akkor sem, ha jó eredményt ígér: a cél nem 
szentesíti az eszközt. 
Preimplantációs diagnosztika 



22. A preimplantációs diagnosztika egyfajta prenatális diagnosztika, amely a mes-
terséges megtermékenyítés technikáival kapcsolatos, és melynek során az in vitro 
kialakult embriók genetikai diagnosztikán esnek át, mielőtt a nő méhébe kerülné-
nek. Az ilyen diagnosztika annak biztosítására szolgál, hogy csak olyan embriók 
kerüljenek beültetésre, melyek mentesek a hibáktól, vagy a kívánt neműek, vagy 
más különleges tulajdonságokkal rendelkeznek. 
Más prenatális diagnosztikai formáktól eltérően, melyeknél a diagnosztikai fázis 
egyértelműen elkülönül a későbbi esetleges eltávolítástól, és így a párnak van ide-
je eldönteni, hogy elfogadja-e a gyermeket orvosi problémákkal, ebben az esetben 
a beültetés előtti diagnosztikát azonnal követi a genetikai vagy kromoszómális 
rendellenességekkel gyanúsított, vagy nem a kívánt nemű, vagy más nem kívánt 
tulajdonságokkal rendelkező embrió eltávolítása. A beültetés előtti diagnosztika – 
mivel mesterséges megtermékenyítéssel kapcsolatos, ami önmagában mindig 
jogellenes – az embriók minőségi kiválasztására és az ebből következő megsemmi-
sítésére irányul, ami abortusz cselekménynek minősül. A preimplantációs diagnó-
zis tehát egy eugenikus mentalitás kifejezése, amely „elfogadja a szelektív abor-
tuszt annak érdekében, hogy megakadályozza a különféle rendellenességekkel 
érintett gyermekek születését. Egy ilyen hozzáállás szégyenletes és teljesen elíté-
lendő, mivel azt feltételezi, hogy az emberi élet értékét csak a „normalitás” és a 
fizikai jólét paraméterei alapján lehet mérni, ezáltal megnyitva az utat a csecse-
mőgyilkosság és az eutanázia legitimálása előtt is”. [42] 
Az emberi embriót puszta „laboratóriumi anyagként” kezelve maga az emberi 
méltóság fogalma is megváltozik és diszkrimináció tárgyává válik. A méltóság min-
den egyes emberi lényt egyformán megillet, függetlenül szülei kívánságaitól, tár-
sadalmi helyzetétől, oktatásától vagy fizikai fejlettségétől. Ha a történelem más 
korszakaiban, miközben az emberi méltóság fogalmát és követelményeit általá-
nosan elfogadták, faji, vallási vagy társadalmi helyzet alapján diszkriminációt 
gyakoroltak, ma nem kevésbé súlyos és igazságtalan diszkrimináció vezet a sú-
lyos betegségekben vagy fogyatékosságokban szenvedő emberek etikai és jogi 
státuszának el nem ismeréséhez. Elfelejtik, hogy a betegek és a fogyatékossággal 
élők nem egy külön kategóriát alkotnak az emberiségben; valójában a betegség és 
a fogyatékosság az emberi állapot része, és minden egyént érint még akkor is, ha 
nem volt közvetlen tapasztalata erről. Az ilyen diszkrimináció erkölcstelen, ezért 
jogilag elfogadhatatlannak kell tekinteni, ahogyan kötelességünk megszüntetni 
azokat a kulturális, gazdasági és társadalmi akadályokat is, melyek aláássák a fo-
gyatékossággal élők vagy betegek teljes elismerését és védelmét. 
Az új fogamzásgátlási és terhességmegszakítási módszerek 
23. A várandósság megelőzésére szolgáló, szigorúan véve fogamzásgátló módsze-
rek, azaz a nemi aktus utáni fogamzást megakadályozó módszerek mellett létez-
nek más technikai eszközök is, amelyek a megtermékenyítés után, az embrió ki-
alakulása után, a méhfalba való beágyazódás előtt vagy után hatnak. Az ilyen 
módszerek megelőzőek, ha a beágyazódás előtt hatnak az embrióra, és kontra-
ceptívek, ha a beágyazódás után az embrió eltávolítását eredményezik. 
Az intercepciós módszerek szélesebb körű alkalmazásának elősegítése érdekében 
[43] néha azt állítják, hogy működésük nem elégségesen ismert. Igaz, hogy nem 



mindig ismerjük teljes mértékben a különböző gyógyszerek működését, de a tu-
dományos kutatások azt mutatják, hogy a beágyazódás gátlásának hatása minden 
bizonnyal fennáll, még ha ez nem is jelenti azt, hogy az ilyen intercepciós módsze-
rek minden alkalmazáskor abortuszt okoznak, többek között azért is, mert nem 
minden nemi aktus után következik be fogamzás. Meg kell azonban jegyezni, hogy 
aki meg akarja akadályozni egy esetlegesen megtermékenyített embrió beágya-
zódását, és ezért ilyen gyógyszert kér vagy ír fel, általában abortuszt akar. 
A menstruáció késése esetén terhességmegszakító szert alkalmaznak, [44] általá-
ban egy vagy két héttel a havi vérzés elmaradása után. A kinyilvánított cél a 
menstruáció helyreállítása, de a valóságban az implantációt éppen megvalósított 
embrió abortuszára kerül sor. 
Mint ismeretes, az abortusz „az ember létezésének kezdeti szakaszában, a fogan-
tatástól a születésig terjedő időszakban, bármilyen eszközzel végrehajtott szán-
dékos és közvetlen megölése”. [45] Ezért az ezt akadályozó és a fogamzásgátló 
eszközök használata az abortusz bűnébe esik, és súlyosan erkölcstelen. Továbbá, 
ha biztos, hogy abortusz történt, a kánonjog súlyos büntetéseket ír elő. [46] 
Harmadik rész: 
Új kezelések, amelyek magukban foglalják az embrió vagy az emberi gene-
tikai örökség manipulálását 
24. Az elmúlt években szerzett ismeretek új perspektívákat nyitottak mind a re-
generatív orvoslás, mind a genetikai alapú betegségek kezelése terén. Különösen 
az embrionális őssejtekkel kapcsolatos kutatások és azok lehetséges jövőbeli fel-
használása keltett nagy érdeklődést, bár eddig ezek a kutatások – ellentétben a 
felnőtt őssejtekkel kapcsolatos kutatásokkal – nem hoztak hatékony eredménye-
ket. Mivel egyesek úgy vélik, hogy az embrionális őssejtekkel kapcsolatos kutatá-
sokból származó lehetséges orvosi előrelépések igazolhatják az emberi embriók 
különböző formájú manipulálását és megsemmisítését, a génterápia területén – a 
klónozástól az őssejtek felhasználásáig – számos kérdés merült fel, amelyek gon-
dos erkölcsi megfontolást igényelnek. 
Génterápia 
25. A génterápia általában az emberi lényekre terápiás célból, azaz genetikai ere-
detű betegségek gyógyítására alkalmazott géntechnológiai eljárásokat jelenti, bár 
a közelmúltban génterápiás kísérleteket végeztek nem örökletes betegségek, kü-
lönösen a rák kezelésére is. 
Elméletileg a génterápia két szinten alkalmazható: szomatikus sejtek génterápiája 
és csírasejtek génterápiája. A szomatikus sejtek génterápiája a szomatikus sejtek, 
azaz a reproduktív sejteken kívüli, de a test szövetét és szerveit alkotó sejtek 
szintjén igyekszik megszüntetni vagy csökkenteni a genetikai rendellenességeket. 
Ez olyan eljárásokat jelent, amelyek bizonyos egyedi sejtekre irányulnak, és hatá-
saik egyetlen személyre korlátozódnak. A csírasejt-terápia célja viszont a csírasej-
tekben jelen lévő genetikai hibák kijavítása, azzal a céllal, hogy a terápiás hatások 
átadódjanak az egyén utódainak. Az ilyen génterápiás módszerek, legyenek azok 
szomatikus vagy csírasejt-terápia, születés előtt a méhben, vagy születés után 
gyermekeken vagy felnőtteken alkalmazhatók. 



26. Az erkölcsi értékeléshez a következő megkülönböztetéseket kell szem előtt 
tartani. A szomatikus sejteken szigorúan terápiás célokra alkalmazott eljárások 
elvileg erkölcsileg megengedettek. Az ilyen beavatkozások célja a beteg normális 
genetikai konfigurációjának helyreállítása vagy a genetikai rendellenességek vagy 
más patológiák okozta károsodások ellensúlyozása. Mivel a génterápia jelentős 
kockázatokkal járhat a beteg számára, be kell tartani azt az etikai elvet, miszerint 
a terápiás beavatkozás megkezdése előtt előzetesen meg kell állapítani, hogy a 
kezelt személy nem lesz kitéve olyan egészségügyi vagy fizikai integritását érintő 
kockázatoknak, amelyek túlzottak vagy aránytalanok a gyógyításra szoruló pato-
lógia súlyosságához képest. Szükséges továbbá a beteg vagy törvényes képviselő-
je tájékozott beleegyezése is. 
A csírasejtterápia erkölcsi értékelése eltérő. Bármilyen genetikai módosítás is tör-
ténjen egy személy csírasejtjein, az átöröklődik minden lehetséges utódra. Mivel a 
genetikai manipulációval kapcsolatos kockázatok jelentősek és a kutatás jelenlegi 
állása szerint még nem teljesen kontrollálhatók, erkölcsileg nem megengedhető 
olyan módon cselekedni, amely káros hatással lehet a születendő utódokra. Az emb-
rió génterápiájának hipotézisében hozzá kell tenni, hogy ez csak in vitro megter-
mékenyítés keretében történik, és így ütközik az ilyen eljárásokkal kapcsolatos 
összes etikai kifogással. Ezen okok miatt tehát meg kell állapítani, hogy a jelenlegi 
állapotában a csíra-sejtterápia minden formája erkölcsileg tiltott. 
27. A géntechnika orvosi kezelésen kívüli célokra való felhasználásának kérdése is 
megfontolást igényel. Egyesek elképzeltek olyan lehetőségeket, hogy a géntechni-
ka segítségével olyan változtatásokat hajtsanak végre, amelyek feltételezett célja 
a génállomány javítása és erősítése. Ezek közül néhány javaslat bizonyos elége-
detlenséget vagy akár elutasítást tükröz az ember, mint véges teremtmény és 
személy értékével kapcsolatban. A technikai nehézségek és a valós és potenciális 
kockázatok mellett az ilyen manipuláció elősegítené az eugenetikai gondolko-
dásmódot, és közvetett társadalmi megbélyegzéshez vezetne azoknak az embe-
reknek a tekintetében, akik nem rendelkeznek bizonyos tulajdonságokkal, mi-
közben előnyben részesítené azokat a tulajdonságokat, melyeket egy bizonyos 
kultúra vagy társadalom értékesnek tart; ezek a tulajdonságok azonban nem al-
kotják az ember sajátosságát. Ez ellentétben állna az igazságosság elvében kifeje-
zett, minden ember egyenlőségének alapvető igazságával, melynek megsértése 
hosszú távon káros hatással lenne az egyének közötti békés együttélésre. Továb-
bá felmerül a kérdés, hogy ki lenne képes megállapítani, mely módosításokat kell 
pozitívnak tekinteni és melyeket nem, vagy milyen korlátokat kell szabni az egyé-
ni javítási kéréseknek, mivel anyagilag lehetetlen lenne minden egyes személy 
kívánságait teljesíteni. Bármely elképzelhető válasz ezekre a kérdésekre azonban 
önkényes és megkérdőjelezhető kritériumokon alapulna. Mindez arra a következ-
tetésre vezet, hogy egy ilyen beavatkozás előbb-utóbb a közjót sértené, mivel 
egyesek akaratát mások szabadsága fölé helyezné. Végül meg kell jegyezni, hogy 
az új típusú ember létrehozásának kísérletében felismerhető egy ideológiai elem, 
amelyben az ember megpróbálja átvenni Teremtője helyét. 
Az ilyen beavatkozások etikai elutasítását, amelyek az embernek egy másik ember 
feletti igazságtalan uralmát jelentik, az Egyház azzal is indokolja, hogy vissza kell 



térni az emberek iránti gondoskodás és az emberi élet konkrét, történelmi, véges 
természetének elfogadására való neveléshez. 

Emberi klónozás1 
28. Az emberi klónozás az egész emberi szervezet aszexuális vagy agametikus 
reprodukcióját jelenti, amelynek célja egy vagy több „másolat” létrehozása, ame-
lyek genetikai szempontból lényegében azonosak az egyetlen eredetivel. [47] 
A klónozást két alapvető célból javasolják: reprodukció, azaz egy csecsemő szüle-
tésének elérése, valamint orvosi terápia vagy kutatás. Elméletileg a reproduktív 
klónozás képes lenne kielégíteni bizonyos specifikus vágyakat, például az emberi 
evolúció ellenőrzését, a kiváló tulajdonságokkal rendelkező emberek kiválasztá-
sát, a születendő gyermek nemének előzetes kiválasztását, egy másik gyermek 
„másolatának” létrehozását, vagy egy olyan pár számára gyermek létrehozását, 
akiknek meddőségét más módon nem lehet kezelni. A terápiás klónozás viszont 
olyan módszerként került előterjesztésre, amely előre meghatározott genetikai 
örökséggel rendelkező embrionális őssejteket állít elő az immunrendszer elutasí-
tásának problémájának leküzdése érdekében; ez tehát az őssejtek felhasználásá-
nak kérdéséhez kapcsolódik. 
A klónozási kísérletek világszerte valódi aggodalmat keltettek. Különböző nemze-
ti és nemzetközi szervezetek negatív véleményt fogalmaztak meg az emberi kló-
nozásról, és a legtöbb országban betiltották. 
Az emberi klónozás önmagában tiltott, mivel a mesterséges megtermékenyítés 
technikáinak etikai negatívumát a végletekig fokozva arra törekszik, hogy olyan új 
emberi lényt hozzon létre, amelynek nincs kapcsolata a házastársak közötti kölcsö-
nös önátadás aktusával, és ami még radikálisabb, nincs kapcsolata a szexualitással. 
Ez az emberi méltóságot súlyosan sértő manipulációhoz és visszaélésekhez vezet. 
[48] 
29. Ha a klónozást szaporodási célból végeznék, az előre meghatározott genetikai 
identitást róna az így létrejövő egyénre, és – amint már említettük – egyfajta bio-
lógiai rabszolgaságba kényszerítené, amelyből nehéz lenne kiszabadulnia. Az a 
tény, hogy valaki magának tulajdonítja a jogot, hogy önkényesen meghatározza 
egy másik személy genetikai jellemzőit, súlyos sértésnek minősül az adott személy 
méltóságára, valamint az emberek alapvető egyenlőségére nézve. 
Minden ember eredetisége annak a különleges kapcsolatnak a következménye, 
amely Isten és az ember között létezik létezésének első pillanatától kezdve, és 
magában hordozza az egyes emberek egyediségének és integritásának tisztelet-
ben tartására vonatkozó kötelezettséget, még a biológiai és genetikai szinten is. 
Amikor találkozunk egy másik emberrel, egy olyan emberi lénnyel találkozunk, 
aki a létezését és sajátos jellemzőit Isten szeretetének köszönheti, és csak a férj és 
a feleség szeretete jelentheti e szeretet közvetítését a Teremtő és mennyei Atya 
tervének megfelelően. 
30. Etikai szempontból az úgynevezett terápiás klónozás még súlyosabb. Embriók 
létrehozása azzal a szándékkal, hogy azokat megsemmisítsék, még akkor is, ha a 
cél a betegek megsegítése, teljesen összeegyeztethetetlen az emberi méltósággal, 
mert az embrió stádiumban lévő emberi lény létezését csupán felhasználható és 

 
. 



megsemmisíthető eszközzé degradálja. Súlyosan erkölcstelen dolog emberi életet 
feláldozni terápiás célok érdekében. 
A terápiás klónozás és az in vitro létrehozott emberi embriók felhasználása ellen 
sokfelől felmerült etikai kifogások arra késztettek egyes kutatókat, hogy olyan új 
technikákat javasoljanak, melyek képesek embrió típusú őssejteket előállítani 
anélkül, hogy valódi emberi embriók megsemmisítésével járnának. [49] Ezek a 
javaslatok mind tudományos, mind etikai kérdéseket vetettek fel, elsősorban az 
így előállított „termék” ontológiai státuszát illetően. Amíg ezek a kétségek nem 
tisztázódnak, szem előtt kell tartani az Evangelium vitae enciklika kijelentését: „A 
tét olyan fontos, hogy erkölcsi kötelezettségünk szempontjából már pusztán an-
nak a valószínűsége, hogy emberi lényről van szó, elegendő ahhoz, hogy minden, 
emberi embrió megölésére irányuló beavatkozást egyértelműen tiltsunk”. [50] 
Az őssejtek terápiás felhasználása 
31. Az őssejtek differenciálatlan sejtek, melyeknek két alapvető jellemzője van: a) 
hosszú ideig képesek szaporodni, miközben megőrzik differenciálatlan állapotu-
kat; b) képesek átmeneti progenitor sejteket termelni, melyekből teljesen diffe-
renciált sejtek származnak, például idegsejtek, izomsejtek és vérsejtek. 
Miután kísérletileg igazolták, hogy az őssejtek sérült szövetekbe történő átülteté-
se elősegíti a sejtek növekedését és a szövetek regenerálódását, új perspektívák 
nyíltak meg a regeneratív orvoslás előtt, amely világszerte nagy érdeklődést vál-
tott ki a kutatók körében. 
Az eddig azonosított emberi őssejtforrások között szerepelnek: a létezésének első 
szakaszában lévő embrió, a magzat, a köldökzsinórból származó vér, valamint 
felnőtt emberek különböző szövetei (csontvelő, köldökzsinór, agy, különböző 
szervek mesenchymája, stb.) és a magzatvíz. Kezdetben a kutatások az embrioná-
lis őssejtekre összpontosítottak, mert úgy vélték, hogy csak ezek rendelkeznek 
jelentős szaporodási és differenciálódási képességgel. Számos tanulmány azon-
ban azt mutatja, hogy a felnőtt őssejtek is rendelkeznek bizonyos sokoldalúsággal. 
Még ha ezek a sejtek nem is rendelkeznek ugyanolyan megújulási képességgel 
vagy plaszticitással, mint az embriókból nyert őssejtek, a fejlett tudományos kuta-
tások és kísérletek azt mutatják, hogy ezek a sejtek pozitívabb eredményeket ad-
nak, mint az embrionális őssejtek. A ma hatályos terápiás protokollok felnőtt ős-
sejtek használatát írják elő, és számos kutatási irányzat indult el, amelyek új és 
ígéretes lehetőségeket nyújtanak. 
32. Az etikai értékelés tekintetében figyelembe kell venni az őssejtek kinyerésének 
módszereit, valamint a klinikai és kísérleti felhasználásukkal kapcsolatos kockáza-
tokat. 
Ezeknél a módszereknél figyelembe kell venni az őssejtek eredetét. Azok a mód-
szerek, amelyek nem okoznak súlyos kárt az őssejtek forrásának, törvényesnek 
tekinthetők. Ez általában akkor a helyzet, ha a szöveteket a következő forrásokból 
nyerik: a) felnőtt szervezet; b) a születéskor vett köldökzsinórvér; c) természetes 
okokból elhunyt magzatok. Az élő emberi embrióból történő őssejt-előállítás vi-
szont minden esetben az embrió halálát okozza, és ezért súlyosan jogellenes: 
„ilyen esetekben a kutatás, függetlenül a hatékony terápiás eredményektől, nem 
igazán áll az emberiség szolgálatában. Valójában ez a kutatás olyan emberi életek 

https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM


elnyomásával halad előre, amelyek méltóságukban egyenlőek más emberi lények 
és maguk a kutatók életével. A történelem már a múltban elítélte az ilyen tudo-
mányt, és a jövőben is el fogja ítélni, nemcsak azért, mert hiányzik belőle Isten 
fénye, hanem azért is, mert hiányzik belőle az emberség”. [51] 
Az embrionális őssejtek vagy az azokból nyert differenciált sejtek felhasználása – 
még akkor is, ha azokat más kutatók biztosítják embriók megsemmisítésével, 
vagy ha ezek a sejtek kereskedelmi forgalomban kaphatók – súlyos problémákat 
vet fel a gonoszságban való részvétel és a botrány szempontjából. [52] 
A törvényesen nyert őssejtek klinikai felhasználása ellen nincs erkölcsi kifogás, 
azonban tiszteletben kell tartani az orvosi etika általános kritériumait. Az ilyen 
felhasználást tudományos szigornak és körültekintésnek kell jellemeznie, a be-
tegre háruló kockázatokat a lehető legkisebbre kell csökkenteni, és elő kell segí-
teni az információcserét a klinikusok között, valamint a nyilvánosság teljes körű 
tájékoztatását. 
A felnőtt őssejtek felhasználásával kapcsolatos kutatási kezdeményezéseket, mi-
vel azok nem jelentenek etikai problémát, ösztönözni és támogatni kell. [53] 
Hibridizációs kísérletek 
33. Az utóbbi időben állati petesejteket használtak emberi szomatikus sejtek mag-
jának átprogramozására – ezt általában hibrid klónozásnak nevezik –, hogy az így 
kapott embriókból emberi petesejtek felhasználása nélkül nyerjenek ki embrioná-
lis őssejteket. 
Etikai szempontból ezek az eljárások az emberi méltóság megsértését jelentik, 
mivel az ember és az állat genetikai elemeinek keveredése megzavarhatja az ember 
sajátos identitását. Az ezekből az embriókból kivont őssejtek lehetséges felhasz-
nálása további, egyelőre ismeretlen egészségügyi kockázatokat is magában hor-
dozhat, mivel citoplazmájukban állati genetikai anyag is található. Tudatosan ki-
tenni egy embert ilyen kockázatoknak erkölcsileg és etikailag elfogadhatatlan. 
Illegális eredetű emberi „biológiai anyag” felhasználása 
34. A tudományos kutatás és a vakcinák vagy más termékek gyártása során néha 
olyan sejtvonalakat használnak, amelyek az emberi élet vagy a testi épség elleni 
illegális beavatkozás eredményei. A kapcsolat az igazságtalan cselekménnyel köz-
vetett vagy közvetlen lehet, mivel általában könnyen és bőségesen szaporodó sej-
tekről van szó. Ezt az „anyagot” néha kereskedelmi forgalomba hozzák, vagy a 
törvény alapján erre felhatalmazott kormányzati szervek ingyenesen osztják szét 
a kutatóközpontok között. Mindez különféle etikai problémákat vet fel a gonosz-
ságban való részvétel és a botrány tekintetében. Ezért helyénvaló olyan általános 
elveket megfogalmazni, amelyek alapján a jó lelkiismerettel rendelkező emberek 
értékelni és megoldani tudják azokat a helyzeteket, amelyekbe szakmai tevékeny-
ségük miatt esetleg belekeveredhetnek. 
Először is emlékeznünk kell arra, hogy az abortusz kategóriája „alkalmazandó az 
emberi embriókra végzett legújabb beavatkozásokra is, amelyek bár önmagukban 
törvényes célokat szolgálnak, elkerülhetetlenül az embriók megölésével járnak. 
Ez a helyzet az embriókkal végzett kísérletek esetében, melyek egyre elterjedteb-
bek a biomedicinális kutatás területén, és egyes országokban törvényesen meg-
engedettek... Az emberi embriók vagy magzatok kísérleti tárgyként való felhasz-



nálása bűncselekményt jelent az emberi méltóságuk ellen, akiknek ugyanolyan 
tisztelet jár, mint a már megszületett gyermekeknek, mint minden embernek”. 
[54] Ezek a kísérleti formák mindig súlyos erkölcsi rendellenességet jelentenek. 
[55] 
35. Más helyzet áll elő, amikor a kutatók illegális eredetű „biológiai anyagot” 
használnak, amit kutatóközpontjukon kívül állítottak elő, vagy kereskedelmi for-
galomban szereztek be. A Donum vitae utasítás megfogalmazta az ilyen esetekben 
betartandó általános elvet: „Az emberi embriók és magzatok holttesteit, függetle-
nül attól, hogy szándékosan abortálták-e őket vagy sem, ugyanúgy tisztelni kell, 
mint más emberi lények maradványait. Különösen nem lehet őket megcsonkítani 
vagy boncolni, ha haláluk még nem került igazolásra, és a szülők vagy az anya be-
leegyezése nélkül. Ezenkívül biztosítani kell az erkölcsi követelményeket, hogy ne 
legyenek bűnrészesek a szándékos abortuszban, és elkerüljék a botrány kockáza-
tát”. [56] 
Ebben a tekintetben a függetlenség kritériuma, ahogyan azt egyes etikai bizottsá-
gok megfogalmazták, nem elegendő. E kritérium szerint az illegális eredetű „bioló-
giai anyag” felhasználása etikai szempontból megengedhető lenne, feltéve, hogy 
egyértelműen elkülönülnek azok, akik egyrészt embriókat állítanak elő, fagyasz-
tanak le és okoznak halálukat, másrészt a tudományos kísérletekben részt vevő 
kutatók. A függetlenség kritériuma nem elegendő ahhoz, hogy elkerülhető legyen 
az ellentmondás annak a személynek a magatartásában, aki azt állítja, hogy nem 
helyesli a mások által elkövetett igazságtalanságot, de ugyanakkor saját munkájá-
hoz elfogadja azt a „biológiai anyagot”, melyet mások igazságtalanság révén sze-
reztek meg. Amikor a jogellenes cselekményt az egészségügyi ellátást és a tudo-
mányos kutatást szabályozó törvények is jóváhagyják, el kell távolodni a rendszer 
rossz oldalától, hogy ne keltsünk olyan benyomást, mintha tolerálnánk vagy hall-
gatólagosan elfogadnánk a súlyosan igazságtalan cselekményeket. [57] Bármilyen 
elfogadás látszatát keltő magatartás valójában hozzájárulna az ilyen cselekmé-
nyek iránti növekvő közönyhöz, ha nem is azok jóváhagyásához, bizonyos orvosi 
és politikai körökben. 
Néha felmerül az a kifogás, hogy a fenti megfontolások azt jelentenék, hogy a ku-
tatásban részt vevő jó lelkiismeretű embereknek kötelességük lenne aktívan elle-
nezni az orvostudomány területén végzett összes jogellenes cselekményt, ami 
túlzottan kiszélesítené etikai felelősségüket. A valóságban a gonoszságban és bot-
rányban való részvétel elkerülésének kötelezettsége a szokásos szakmai tevé-
kenységükhöz kapcsolódik, melyet igazságos módon kell folytatniuk, és melynek 
keretében súlyosan igazságtalan törvények ellenzésével kell tanúskodniuk az élet 
értékéről. Ezért ki kell jelentenünk, hogy kötelességünk megtagadni az ilyen „bio-
lógiai anyagok” felhasználását akkor is, ha nincs szoros kapcsolat a kutató és a 
mesterséges megtermékenyítést vagy abortuszt végző személyek cselekedetei 
között, vagy ha nem volt előzetes megállapodás a mesterséges megtermékenyí-
tést végző központokkal. Ez a kötelezettség abból a szükségességből fakad, hogy a 
saját kutatási területen belül el kell távolodni a súlyosan igazságtalan jogi helyzet-
től, és egyértelműen meg kell erősíteni az emberi élet értékét. Ezért a fent említett 
függetlenségi kritérium szükséges, de etikai szempontból elégtelen lehet. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html


Természetesen ebben az általános képben különböző fokú felelősség létezik. Sú-
lyos okok lehetnek erkölcsileg arányosak az ilyen „biológiai anyag” felhasználásá-
nak igazolására. Így például a gyermekek egészségét fenyegető veszély miatt a 
szülőknek megengedett lehet olyan vakcina használata, melyet illegális eredetű 
sejtvonalak felhasználásával fejlesztettek ki, ugyanakkor szem előtt kell tartani, 
hogy mindenkinek kötelessége kifejezni nemtetszését, és kérni, hogy az egész-
ségügyi rendszer más típusú vakcinákat bocsásson rendelkezésre. Ezenkívül 
azokban a szervezetekben, ahol illegális eredetű sejtvonalakat használnak, azok-
nak a felelőssége, akik a használatukról döntenek, nem azonos azokéval, akiknek 
nincs beleszólásuk az ilyen döntésbe. 
Az élet mellett való tudatosság sürgető szükségessége miatt az egészségügyi dol-
gozókat emlékeztetni kell arra, hogy „ma felelősségük jelentősen megnőtt. Legmé-
lyebb inspirációjuk és legerősebb támaszuk az egészségügyi szakma belső és ta-
gadhatatlan etikai dimenziójában rejlik, amit már az ősi és ma is releváns hippok-
ratészi eskü is elismer, amely minden orvost arra kötelez, hogy elkötelezze magát 
az emberi élet és annak szentsége iránti abszolút tisztelet mellett”. [58] 
Következtetés 
36. Vannak, akik azt mondják, hogy az Egyház erkölcsi tanítása túl sok tilalmat 
tartalmaz. A valóságban azonban tanítása a Teremtő által az embernek adott ösz-
szes ajándék – az élet, a tudás, a szabadság és a szeretet – elismerésén és előmoz-
dításán alapul. Különös elismerés illeti nemcsak az ember szellemi tevékenységét, 
hanem a gyakorlati tevékenységét is, mint például a munkát és a technológiai te-
vékenységeket. Ezek révén ugyanis az ember részesedik Isten teremtő erejében, 
és arra hivatott, hogy átalakítsa a teremtést azáltal, hogy annak sokféle erőforrá-
sait az egész emberiség és az emberi személy méltóságának és jólétének szolgála-
tába állítja. Így az ember a teremtés értékének és belső szépségének gondviselő-
jeként cselekszik. 
Az emberi történelem azonban azt mutatja, hogy az ember visszaélt és továbbra is 
visszaélhet az Istentől ráruházott hatalommal és képességekkel, ami a leggyen-
gébbek és legvédtelenebbek különféle formájú igazságtalan megkülönböztetéséhez 
és elnyomásához vezet: az emberi élet elleni napi támadások; a szegénység nagy 
területeinek létezése, ahol az emberek éhen halnak és betegségekben halnak meg, 
kizárva őket a sok országban bőségesen rendelkezésre álló szellemi és gyakorlati 
erőforrásokból; a technológiai és ipari fejlődés, amely az ökoszisztéma összeom-
lásának valós kockázatát teremti meg; a fizika, kémia és biológia területén végzett 
tudományos kutatások háborús célokra való felhasználása; a népeket és kultúrá-
kat még mindig megosztó számos konfliktus; ezek sajnos csak a legnyilvánvalóbb 
jelei annak, hogy az ember hogyan tudja rosszul használni képességeit, és hogyan 
válhat saját maga legrosszabb ellenségévé, elveszítve tudatát arról, hogy magas és 
különleges hivatása az Isten teremtő munkájában való együttműködés. 
Ugyanakkor az emberi történelem valódi előrelépést is mutatott minden ember 
értékének és méltóságának megértésében és elismerésében, mint az emberi társa-
dalom eddigi és jelenlegi struktúrájának alapját képező jogok és etikai imperatí-
vumok feltétlen erkölcsi parancsok alapja. Pontosan az emberi méltóság előmoz-
dítása érdekében tiltották meg az e méltóságot sértő gyakorlatokat és magatar-



tásformákat. Így például léteznek jogi és politikai – és nem csak etikai – tilalmak a 
rasszizmus, a rabszolgaság, a nők, gyermekek, betegek és fogyatékkal élők igaz-
ságtalan megkülönböztetése és marginalizálása ellen. Az ilyen tilalmak tanúskod-
nak minden ember elidegeníthetetlen értékéről és belső méltóságáról, és az em-
beri történelem valódi előrelépésének jelei. Más szavakkal, minden tilalom legi-
timitása azon alapul, hogy meg kell védeni az autentikus erkölcsi jót. 
37. Ha kezdetben az emberi és társadalmi fejlődést elsősorban az ipari fejlődés és 
a fogyasztási cikkek gyártása jellemezte, ma az információs technológiák fejlődé-
se, a genetika, az orvostudomány és a biotechnológia kutatása az emberiség javá-
ra, melyek az emberiség jövője szempontjából rendkívül fontos területek, de nyil-
vánvaló és elfogadhatatlan visszaélések is előfordulnak. „Ahogy egy évszázaddal 
ezelőtt a munkásosztály alapvető jogait elnyomták, és az Egyház bátran kiállt vé-
delmükre, hirdetve a munkás, mint személy szent jogait, úgy most, amikor egy 
másik embercsoport alapvető életjogát nyomják el, az Egyház kötelességének ér-
zi, hogy ugyanolyan bátran kiálljon azok mellett, akiknek nincs hangjuk. Az Egy-
ház mindig evangéliumi kiáltás a világ szegényeinek védelmében, azoknak, akiket 
fenyegetnek és megvetnek, és akiknek emberi jogait megsértik”. [59] 
Az Egyház doktrinális és pasztorális küldetésének értelmében a Hittani Kongre-
gáció kötelességének érezte, hogy ismételten hangsúlyozza minden emberi lény 
méltóságát és alapvető, elidegeníthetetlen jogait, beleértve azokat is, akik létezé-
sük kezdeti szakaszában vannak, és kifejezetten kijelentse, hogy ez a méltóság 
mindenkitől védelmet és tiszteletet követel. 
Ennek a kötelességnek a teljesítése magában foglalja az olyan gyakorlatok bátor 
ellenzését, melyek súlyos és igazságtalan diszkriminációt eredményeznek a meg 
nem született emberi lényekkel szemben, akiknek ugyanolyan méltóságuk van, 
mint másoknak, akik Isten képmására lettek teremtve. Minden „nem” mögött, 
amely a jó és a rossz közötti nehéz megkülönböztetés feladatában rejlik, ott ra-
gyog egy nagy „igen” minden egyes, egyedülálló emberi lény méltóságának és elide-
geníthetetlen értékének elismerésére. 
A keresztény hívek elkötelezik magukat egy új életkultúra energikus előmozdítá-
sa mellett, ha lelkük vallási meggyőződéssel fogadja e tanítás tartalmát, tudva, 
hogy Isten mindig megadja a parancsolatok betartásához szükséges kegyelmet, és 
hogy minden emberben, különösen a legkisebbekben, Krisztussal találkozunk (vö. 
Mt 25,40). Ezenkívül minden jó szándékú ember, különösen az orvosok és a kuta-
tók, akik nyitottak a párbeszédre és vágyakoznak az igazság megismerésére, meg 
fogják érteni és elfogadni fogják ezeket az elveket és ítéleteket, amelyek célja az 
emberi lények életük első szakaszában való sebezhetőségének védelme és egy 
emberibb civilizáció előmozdítása. 
XVI. Benedek pápa 2008. június 20-án az aláíró bíboros prefektusnak adott audien-
cián jóváhagyta a Kongregáció rendes ülésén elfogadott jelen utasítást, és elrendel-
te annak közzétételét. 
Róma, a Hittani Kongregáció irodája, 2008. szeptember 8-án, a Boldogságos Szűz 
Mária születésének ünnepén. 
William Levada bíboros 
prefektus 



+ Luis F. Ladaria, S.I. 
Thibica címzetes érseke 
titkár 
Forrás angol nyelven 
 
Nem hivatalos magánfordítás. A szerk. 
------------------ 

 
[1] Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás az emberi élet eredetének és a 
nemzés méltóságának tiszteletben tartásáról (1987. február 22.): AAS 80 (1988), 
70-102. 
[2] II. János Pál, Veritatis splendor enciklika az egyház erkölcsi tanításának bizo-
nyos alapvető kérdéseiről (1993. augusztus 6.): AAS 85 (1993), 1133-1228. 
[3] II. János Pál, Evangelium vitae enciklika az emberi élet értékéről és sérthetet-
lenségéről (1995. március 25.): AAS 87 (1995), 401-522. 
[4] II. János Pál, Beszéd a Pápai Élet Akadémia hetedik közgyűlésének résztvevői-
hez (2001. március 3.), 3: AAS 93 (2001), 446. 
[5] Vö. II. János Pál, Fides et ratio enciklika a hit és az értelem kapcsolatáról (1998. 
szeptember 14.), 1: AAS 91 (1999), 5. 
[6] Hittani Kongregáció, Donum vitae, I, 1: AAS 80 (1988), 79. 
[7] Az emberi jogok, amint azt XVI. Benedek pápa is emlékeztetett, és különösen 
minden ember élethez való joga „az emberi szívbe vésett és a különböző kultú-
rákban és civilizációkban jelen lévő természetes törvényen alapulnak. Az emberi 
jogok e kontextusból való kivonása azt jelentené, hogy korlátozzuk azok hatókö-
rét, és engedünk a relativista felfogásnak, amely szerint a jogok jelentése és ér-
telmezése változhat, és azok egyetemességét a különböző kulturális, politikai, tár-
sadalmi és akár vallási nézetek nevében megtagadhatják. Nem szabad hagyni, 
hogy ez a nézetek nagy sokfélesége elhomályosítsa azt a tényt, hogy nemcsak a 
jogok egyetemesek, hanem az emberi személy is, aki e jogok alanya” (Beszéd az 
ENSZ Közgyűlése előtt [2008. április 18.]: AAS 100 [2008], 334). 
[8] Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, I, 1: AAS 80 (1988), 78-79. 
[9] Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, II, A, 1: AAS 80 (1988), 87. 
[10] VI. Pál pápa, Humanae vitae enciklika (1968. július 25.), 8: AAS 60 (1968), 
485-486. 
[11] XVI. Benedek pápa, Beszéd a Lateráni Pápai Egyetem által a Humanae vitae 
enciklika 40. évfordulóján szervezett nemzetközi kongresszus résztvevőinek, 
2008. május 10.: L’Osservatore Romano, 2008. május 11., 1. o.; vö. XXIII. János, Ma-
ter et magistra enciklika (1961. május 15.), III: AAS 53 (1961), 447. 
[12] II. Vatikáni Zsinat, Gaudium et spes pasztorális konstitúció, 22. 
[13] Vö. II. János Pál, Evangelium vitae, 37-38: AAS 87 (1995), 442-444. 
[14] II. János Pál, Veritatis splendor, 45: AAS 85 (1993), 1169. 
[15] XVI. Benedek, Beszéd a Pápai Életvédelmi Akadémia közgyűlésén és a „Az 
emberi embrió a beültetés előtti szakaszban” című nemzetközi kongresszuson 
(2006. február 27.): AAS 98 (2006), 264. 
[16] Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, Bevezetés, 3: AAS 80 (1988), 75. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/edocs/ENG0222/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/2001/march/documents/hf_jp-ii_spe_20010303_acad-life.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/2001/march/documents/hf_jp-ii_spe_20010303_acad-life.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20080510_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/en/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_15051961_mater.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/en/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_15051961_mater.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html
https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ENG0222/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2006/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20060227_embrione-umano.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2006/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20060227_embrione-umano.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html


[17] II. János Pál, Apostoli buzdítás Familiaris consortio a keresztény család sze-
repéről a modern világban (1981. szeptember 22.), 19: AAS 74 (1982), 101-102. 
[18] Vö. II. Vatikáni Zsinat, Nyilatkozat Dignitatis humanae, 14. 
[19] Vö. Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, II, A, 1: AAS 80 (1988), 87. 
[20] Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, II, B, 4: AAS 80 (1988), 92. 
[21] Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, Bevezetés, 3: AAS 80 (1988), 75. 
[22] A „heterológ mesterséges megtermékenyítés vagy nemzés” kifejezés „azokra 
a technikákra utal, amelyeket a házasságban élő házastársakon kívüli legalább 
egy donor gamétáinak felhasználásával alkalmaznak a mesterséges fogantatás 
elérése érdekében” (Donum vitae utasítás, II: AAS 80 [1988], 86). 
[23] A „homológ mesterséges megtermékenyítés vagy nemzés” kifejezés „azokra 
a technikákra utal, amelyeket a házasságban élő házastársak gamétáinak felhasz-
nálásával alkalmaznak az emberi fogantatás elérése érdekében” (Donum vitae 
utasítás, II: AAS 80 [1988], 86). 
[24] Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, II, B, 7: AAS 80 (1988), 96; vö. XII. 
Piusz, Beszéd a negyedik nemzetközi katolikus orvosok kongresszusának részt-
vevőihez (1949. szeptember 29.): AAS 41 (1949), 560. 
[25] Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, II, B, 6: AAS 80 (1988), 94. 
[26] Vö. Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, II: AAS 80 (1988), 86. 
[27] Jelenleg az embriók számának feláldozása még a legfejlettebb mesterséges 
megtermékenyítési központokban is meghaladja a 80%-ot. 
[28] II. János Pál, Evangelium vitae, 14: AAS 87 (1995), 416. 
[29] Vö. XII. Piusz, Beszéd a második világkongresszuson Nápolyban az emberi 
reprodukcióról és meddőségről (1956. május 19.): AAS 48 (1956), 470; VI. Pál, 
Humanae vitae enciklika, 12: AAS 60 (1968), 488-489; Hittani Kongregáció, 
Donum vitae utasítás, II, B, 4-5: AAS 80 (1988), 90-94. 
[30] Egyre több ember, még a házasok is, mesterséges reprodukciós technikákhoz 
folyamodik, hogy gyermekük szülessen. Ezek a cselekmények gyengítik a házas-
ság intézményét, és oda vezetnek, hogy a csecsemők olyan környezetben szület-
nek, amely nem kedvez teljes emberi fejlődésüknek. 
[31] XVI. Benedek, Beszéd a Pápai Életvédelmi Akadémia közgyűlésén és a „Az 
emberi embrió a beültetés előtti szakaszban” című nemzetközi kongresszuson 
(2006. február 27.): AAS 98 (2006), 264. 
[32] Az intracitoplazmatikus spermium-injekció szinte minden tekintetben hason-
ló az in vitro megtermékenyítés egyéb formáihoz, azzal a különbséggel, hogy eb-
ben az eljárásban a megtermékenyítés nem spontán történik a kémcsőben, ha-
nem egy korábban kiválasztott spermium injekciózásával a petesejtbe, vagy a fér-
fitól vett éretlen ivarsejtek injekciózásával. 
[33] A szakértők között folyamatos vita folyik arról, hogy ez a módszer milyen 
egészségügyi kockázatokat jelenthet az így fogant gyermekek számára. 
[34] Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, II, B, 5: AAS 80 (1988), 93. 
[35] Az embriók krioprezervációja azt jelenti, hogy rendkívül alacsony hőmérsék-
leten fagyasztják le őket, ami lehetővé teszi hosszú távú tárolásukat. 
[36] Vö. Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, I, 6: AAS 80 (1988), 84-85. 
[37] Vö. az alábbi 34-35. pontok. 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html


[38] Vö. Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, II, A, 1-3: AAS 80 (1988), 87-
89. 
[39] II. János Pál, Beszéd az „Evangelium vitae és a jog” című szimpózium és a ti-
zenegyedik nemzetközi római és kánonjogi kollokvium résztvevőinek (1996. má-
jus 24.), 6: AAS 88 (1996), 943-944. 
[40] Az oocyták krioprezervációja más, itt nem tárgyalt orvosi kontextusokban is 
indokolt. Az oocyták kifejezés a spermiumok által még nem megtermékenyített 
női ivarsejtekre (gametocytákra) utal. 
[41] Vö. II. Vatikáni Zsinat, Pásztori alkotmány Gaudium et spes, 51. pont; II. János 
Pál, Evangelium vitae enciklika, 62: AAS 87 (1995), 472. 
[42] II. János Pál, Evangelium vitae enciklika, 63: AAS 87 (1995), 473. 
[43] A legismertebb megelőző módszerek a méhen belüli eszköz (IUD) és az úgy-
nevezett „másnap reggeli tabletta”. 
[44] A terhességmegszakítás fő eszközei a RU-486 (mifepriszton), a szintetikus 
prosztaglandinok vagy a metotrexát. 
[45] II. János Pál, Evangelium vitae, 58: AAS 87 (1995), 467. 
[46] Vö. CIC, can. 1398 és CCEO, can. 1450 § 2; vö. még CIC, can. 1323-1324. A Ká-
nonjogi Kódex hiteles értelmezéséért felelős pápai bizottság kijelentette, hogy a 
kánonjogban az abortusz fogalma „a magzat megölését jelenti, bármilyen módon 
és bármikor, a fogantatástól kezdve” (Válasz, 1988. május 23.: AAS 80 [1988], 
1818). 
[47] A jelenlegi ismeretek szerint kétféle technikát javasoltak az emberi klónozás 
megvalósítására: a mesterséges embrió ikerteremtést és a sejtmagátvitelt. A mes-
terséges embrió ikerteremtés az embrió legkorábbi fejlődési szakaszában az egyes 
sejtek vagy sejtcsoportok mesterséges elválasztásából áll. Ezeket aztán a méhbe 
ültetik át, hogy mesterséges módon azonos embriókat kapjanak. A sejtmagátvitel, 
vagyis a klónozás szigorú értelemben véve abból áll, hogy egy embrionális vagy 
szomatikus sejtből kivett sejtmagot behelyeznek egy sejtmagjától megfosztott 
petesejtbe. Ezt követően a petesejt stimulálása következik, hogy az embrióként 
kezdjen fejlődni. 
[48] Vö. Hittani Kongregáció, Donum vitae, I, 6: AAS 80 (1988), 84; II. János Pál, 
Beszéd a Szentszéknél akkreditált diplomáciai testület tagjaihoz (2005. január 
10.), 5: AAS 97 (2005), 153. 
[49] Az ilyen típusú új technikák közé tartozik például az emberi partenogenezis, 
a módosított nukleáris transzfer (ANT) és a petesejt-segített átprogramozás 
(OAR) alkalmazása. 
[50] II. János Pál, Evangelium vitae, 60: AAS 87 (1995), 469. 
[51] XVI. Benedek, Beszéd a Pápai Életvédelmi Akadémia által szervezett szimpó-
zium résztvevőinek: „Őssejtek: mi a jövőjük a terápiában?” (2006. szeptember 
16.): AAS 98 (2006), 694. 
[52] Vö. az alábbi 34-35. pontokkal. 
[53] Vö. XVI. Benedek, Beszéd a Pápai Életvédelmi Akadémia által szervezett „Ős-
sejtek: mi a jövő a terápiában?” című szimpózium résztvevőinek (2006. szeptem-
ber 16.): AAS 98 (2006), 693-695. 
[54] II. János Pál, Evangelium vitae, 63: AAS 87 (1995), 472-473. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html
https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060916_pav.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060916_pav.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060916_pav.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060916_pav.html
https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM


[55] Lásd II. János Pál, Evangelium vitae, 62: AAS 87 (1995), 472. 
[56] Hittani Kongregáció, Donum vitae utasítás, I, 4: AAS 80 (1988), 83. 
[57] Vö. II. János Pál, Evangelium vitae enciklika, 73: AAS 87 (1995), 486: „Az 
abortusz és az eutanázia tehát olyan bűncselekmények, amelyeket egyetlen em-
beri törvény sem jogosíthat meg. A lelkiismeret nem kötelez az ilyen törvények 
betartására; ellenkezőleg, komoly és egyértelmű kötelességünk, hogy lelkiismereti 
okokból ellenezzük őket”. A lelkiismereti okokból való ellenzés jogát, mint a lelki-
ismereti szabadság jogának kifejezését, a törvénynek védenie kell. 
[58] II. János Pál, Evangelium vitae, 63: AAS 89 (1995), 502. 
[59] II. János Pál, Levél minden püspöknek „Az élet evangéliuma” címmel (1991. 
május 19.): AAS 84 (1992), 319. 
 

https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_en.html
https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ENG0141/_INDEX.HTM

